
كُلُّ عَمَلِ ابْنِ آَدَمَ لَهُ إِلَلا الصِّيَامَ
******

  : عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ 
 ))قَالَ اللهُ : كُلُّ عَمَلِ ابنِ آدَمَ لَهُ إلا الصِّيَامَ ، فَإِنَّهُ لِي ، وَأَنَا أَجْزِي بِه , وَالصِّيَامُ جُنَّـةٌ ، وَإِذَا كَانَ يَوْمُ صَوْمِ أَحَدِكُمْ فَلا

ثْ ، وَلا يَصْخَبْ ، فَإِنْ سَابَّهُ أَحَدٌ أَوْ قَاتَلَهُ فَلْيَقُلْ : إِنِّي امْرُؤٌ صَائِم , وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ لَخُلُوفُ فَمِ الصَّائِمِ
يَرْفـُ

أَطْيَبُ عِنْدَ اللهِ مِنْ رِيحِ الْمِسْك, 
لِلصَّائِمِ فَرْحَتَانِ يَفْرَحُهُمَا : إِذَا أَفْطَرَ فَـرِحَ ، وَإِذَا لَقِيَ رَبَّهُ فَرِحَ بِصَوْمِه ((.

معـــاني المفــــردات: 
الصِّيَامُ جُنَّـةٌ: الجُنَّــة بضم الجيم : الوقاية . قال الفيروز آبادي : الجُنَّـة بالضم : كل ما وقع وقال الرازي : الـجُنَّة بالضم

: ما استترت به من السلاح ، والـجُنَّة : السترة ، والجمع جُنَن . 
وقال ابن الأثير : الصوم جُنَّة : أي يقي صاحبه ما يؤذيه من الشهوات ، والجُنَّة : الوقاية ، ومنه الحديث : (( الإمام

جُنَّـة)) لأنه يقي المأموم الزلل والسهو. 
 : (( الصيام جُنَّـة )) هو بضم الجيم ، ومعناه سترة ومانع من الرفث والآثام ، ومانع أيضا من

قال النووي : قوله  
النار، ومنه المِجَنُّ وهو التُّرْس ، ومنه الجن لاستتارهم.

ِثْ : بضم الفاء وكسرها ، ويجوز في ماضيه التثليث .  فَلا يَرْفـُ
قال الفيروزآبادي : الرَّفَث محركة : الجماع والفُحش ، كالرُّفوث ، وكلام النساء في الجماع ، أو ما وُوجِهْن به من

الفحش ، وقد رَفَـِـُث كنَصَرَ وفَرِح وكَرُم ، وأرفث.
وقال الأزهري : الرفَث كلمة جامعة لكل ما يريده الرجل من المرأة.

قال ابن حجر : والمراد بالرفث هنا - وهو بفتح الراء والفاء ثم المثلثة - الكلام الفاحش ، وهو يطلق على هذا ،
وعلى الجماع وعلى مقدماته ، وعلى ذكره مع النساء، أو مطلقا ، ويحتمل أن يكون لما هو أعم منها.

ْ( بالسين بدل الصاد ، والمعنى واحد . وَلا يَصْخَبْ :فيبعض روايات الحديث )وَلا يصخب
قال النووي : ويقال بالسين والصاد ، وهو الصياح ، وهو بمعنى الرواية الأخرى )ولا يجهل(. 

قال القاضي : ورواه الطبري : )وَلا يَسْخَرْ( بالراء ، قال : ومعناه صحيح، لأن السخرية تكون بالقول والفعل وكله من
الجهل . قلت : وهذه الرواية تصحيف ، وإن كان لها معنى.

قال الفيروزآبادي : السخب ، محركة : الصخب، وقال : الصخب مُحَرَّكة : شدة الصوت. 
قال ابن حجر : الصخَب : الخصام والصياح . 

وقد جاء في رواية عند مسلم : )ولا يجهل( قال النووي: والجهل قريب من الرفث ، وهو خلاف الحكمة وخلاف
الصواب من القول والفعل . 

فَإِنْ سَابَّهُ أَحَدٌ :في رواية) قاتله أو شاتمه) ، قال المناوي : وإن سابَّه أحد ، أي شاتمه ، يعني تعرض لشتمه . أو قاتله :
أي أراد مقاتلته ، أو نازعه ودافعه . 

 ونفوس العباد جميعا ، ومعنى بيده : أي بتقديره
وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ :قسم بالله الذي يملك نفس رسول الله  

وتصريفه . 
لَخُلُوفُ فَمِ الصَّائِمِ :في رواية عند مسلم وغيره )لخُلْفـة(

قال النووي : هو بضم الخاء فيهما ، وهو تغير رائحة الفم . هذا هو الصواب فيه بضم الخاء كما ذكرناه ، وهو الذي
ذكره الخطَّابى وغيره من أهل الغريب ، وهو المعروف في كتب اللغة .

وقال القاضي : الرواية الصحيحة بضم الخاء ، قال : وكثير من الشيوخ يرويه بفتحها ،
قال الخطابي : وهو خطأ . 



قال القاضي : وحكى فيه الفتح والضم ، 
وقال : أهل المشرق يقولونه بالوجهين ، والصواب الضم ، ويقال خَلَف فوه - بفتح الخاء واللام - يخلُف - بضم

اللام - وأخلف يخلف : إذا تغير.
وقال ابن عبد البر : خلوف فم الصائم : ما يعتريه في آخر النهار من التغير ، وأكثر ذلك في شدة الحر. 

قال أبو نعيم الأصبهاني : الخُلوف : تغير الفم ، يقال : خلف اللبن ، إذا أُطيل إيقاعه حتى يفسد . 
قال ابن حجر : قوله )فَمِ الصَّائِمِ( فيه ردٌّ على من قال : لا تثبت الميم في الفم عند الإضافة إلا في ضرورة الشعر ؛

لثبوته في هذا الحديث الصحيح وغيره.

فقــه الحديث
يتناول هذا الحديث الجليل أربع قضايا مهمة : 
1 - سر تخصيص الصيام بكونه لله تعالى . 

2 - معنى كون الصيام جنة . 
3 - فضيلة خلوف فم الصائم .

4 - أفراح الصائمين .
وسنتناول كل قضية في درس مستقل بعون الله ، ولنبدأ بالقضية الأولى : 

سر اختصاص الله تعالى الصيام بأنه له :-
1 - معنى قوله ))كُلُّ عَمَلِ ابنِ آدَمَ لَهُ إلا الصِّيَامَ ، فَإِنَّهُ لِي ، وَأَنَا أَجْزِي بِه. ((

جاء في رواية عند البخاري : ((يترك طعامه وشرابه وشهوته من أجل الصيام وأنا أجزي به والحسنة بعشر أمثالها  (( . 
وفي رواية عند أحمد وابن ماجه : ))ُكل عَمَلِ ابْنِ آدَمَ يُضَاعَفُ الْحَسَنَةُ عَشْرُ أَمْثَالِهَا إِلَى سَبْعِ مِائَةِ ضِعْفٍ إِلَى مَا شَاءَ

اللَّهُ ، قَالَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ : إِلَّلا الصَّوْمَ فَإِنَّهُ لِي ، وَأَنَا أَجْزِي بِهِ ، يَدَعُ طَعَامَهُ وَشَهْوَتَهُ مِنْ أَجْلِي(( . 
وفي رواية عند ابن خزيمة (1897) : ))كُلُّ عَمَلِ ابْنِ آدَمَ لَهُ ، الْحَسَنَةُ بِعَشْرِ أَمْثَالِهَا إِلَى سَبْعِمِائَةِ ضِعْفٍ ، قَالَ اللَّهُ :
إِلا الصِّيَامَ ، فَهُوَ لِي ، وَأَنَا أَجْزِي بِهِ ، يَدَعُ الطَّعَامَ مِنْ أَجْلِي ، وَيَدَعُ الشَّرَابَ مِنْ أَجْلِي ، وَيَدَعُ لَذَّتَهُ مِنْ أَجْلِي ، وَيَدَعُ

زَوْجَتَهُ مِنْ أَجْلِي(( . 
وفي رواية عند أحمد : ))قَالَ : قَالَ رَبُّكُمْ عَزَّ وَجَلَّ : عَبْدِي تَرَكَ شَهْوَتَهُ وَطَعَامَهُ وَشَرَابَهُ ، ابْتِغَاءَ مَرْضَاتِي ، وَالصَّوْمُ لِي

وَأَنَا أَجْزِي بِهِ. ((
توقفت عند هذا القول القدسي الكريم ، وتأملتُ سرَّ اختصاص المولى عز وجل عبادةَ الصوم بأنها له ، وأنه يجزي بها

، مع أنَّ المعلوم أنَّ سائرَ أعمال المسلم إنما هي لله عز وجل ، وجزاءَها منه سبحانه ؟ 
ووجدتُ أنَّ العلماء من سلفنا الصالح رحمهم الله قد شغلهم نفسُ هذا الخاطر ، وتساءلوا نفسَ التساؤل ، وأخذوا

يستنبطون الحكمةَ من وراء ذلك ، فخرجوا بدررٍ من التوجيهات والأجوبة ، أنـثرها بين يدي إخواني ، عسى أن تكون
فيها الفائدة :

1- قال بعضـهم : السبب هو أنَّ الصومَ بعيدٌ عن الرياء ؛ لخفائه ، بخلاف الصلاة والغزو والصدقة وغيرها من
العبادات الظاهرة ؛ 

إذ لا يعلم الناسُ حقيقةَ كون فلان صائماً أو غيرَ صائم ؛ لاحتمال أن يُظهر أمامهم الصيام ، فإذا غاب عنهم تناول
المفطرات ، وعلى هذا فالعالم بحقيقة الصوم هو الله عز وجل وحده ؛ لأنه المحيط بحركات العبد وسكناته .

وإليه مال أبو عبيد رحمه الله في غريبه ، حيث رأى أنه خص الصيام لأنه ليس مما يظهر من ابن آدم بفعله ، وإنما هو
شيء في القلب . 

ويؤيد ذلك : ما رواه ابن شهاب عن النبي   مرسلا : ))لَيْسَ فِي الصَّوْمِ رياء )
 موصولاً، ولفظه : ))الصِّيَامُ لا رِيَاءَ فِيهِ
ورواه ابن شهابٍ أيضاً عن أبي سلمة عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي  

، قَالَ اللَّهُ : هُوَ لِي وَأَنَا أَجْزِي بِهِ ، يَدَعُ طَعَامَهُ وَشَرَابَهُ مِنْ أَجْلِي((
ومما يؤيد هذا التوجيه أيضا : ما جاء في الروايات المختلفة المذكورة أعلاه من تعليل ذلك بأن الصائم يَدَع طعامَه

وشرابَه وشهوتَه ولذتَه وزوجتَه وسرورَه من أجل الله وابتغاء مرضاته .
وممن مال إلى هذا التوجيه : أبو العباس القرطبيُّ ، وابنُ الجوزي ، والمازريُّ ، وقوَّاه ابنُ حجر ، والسيوطي. 



قال ابن حجر : (( معنى النفي في قوله )لا رياء في الصوم: ( أنه لا يدخله الرياء بفعله ، وإن كان قد يدخله الرياء
بالقول ، كمن يصوم ثم يخبر بأنه صائم ، فقد يدخله الرياء من هذه الحيثية ، فدخول الرياء في الصوم إنما يقع من

جهة الإخبار ، بخلاف بقية الأعمال ، فإن الرياء قد يدخلها بمجرد فعلها )) .
(( : أنا المنفرد بعلم مقدار ثوابه ، أو تضعيف حسناته
2- قال بعضـهم : معنى قوله سبحانه : ((الصيام وأنا أجزي به

 ، ،
أما غيره من العبادات فقد أظهر سبحانه بعض مخلوقاته على مقدار ثوابها ، وأنها تضاعف من عشرة أمثالها إلى

سبعمائة ضعف إلى ما شاء الله ، إلا الصيام فإنه يثيب عليه من غير تقدير .
ومما يؤيد هذا التوجيه :

ما جاء في رواية ابن ماجه ))كُلُّ عَمَلِ ابْنِ آدَمَ يُضَاعَفُ الْحَسَنَةُ بِعَشْرِ أَمْثَالِهَا إِلَى سَبْعِمِائَةِ ضِعْفٍ إِلَى مَا شَاءَ اللَّهُ ،
يَقُولُ اللَّهُ : إِلَّلا الصَّوْمَ فَإِنَّهُ لِي وَأَنَا أَجْزِي بِهِ((

أي أجازي عليه جزاءً كثيراً من غير تعيينٍ لمقداره ، وهذا كقوله تعالى :
ٍ) إنما يوفي الصابرون أجرهم بغير حساب )
والصابرون : الصائمون ، في أكثر الأقوال.

قال ابن عبد البر في التمهيــد : (( والصوم في لسان العرب أيضا : الصبر ؛ لأنه حبس النفس عن المطاعم
والمشارب والمناكح والشهوات .

ومن الدليل على أن الصوم يُسَمَّى صبراً : قولُ رسول الله  :  
((من صام شهر الصبر وثلاثة أيام من كل شهرفكانه صام الدهير كله  ((

)يعني بشهر الصبر شهر رمضان.((
كما يؤيد هذا التوجيهَ : العرفُ المستفادُ من قوله (أنا أجزي به( ؛ لأن الكريم إذا قال : أنا أتولى الإعطاء بنفسي ،

كان في ذلك إشارة إلى تعظيم ذلك العطاء وتفخيمه .
3- وقال بعضهم:المعنى أنه أحب العبادات إليَّ والمقدَّم عندي . 

قال ابن عبد البر : (( كفى بقوله )الصوم لي( فضلاً للصيام على سائر العبادات )) . 
ولكن جمهور العلماء على تقديم الصلاة على الصيام ، وهو ما تشهد له النصوص الصحيحة الكثيرة .

4- وقال بعضهم :الإضافة هنا إضافة تشريف وتعظيم ، كما في قوله تعالى : (ناقة اللهِ)
وكما يقال : بيت الله ، ونحو ذلك ، مع أن العالم كله لله سبحانه ، وذلك لأن التخصيص في موضع التعميم في مثل

هذا السياق لا يفهم منه إلا التعظيم والتشريف . 
5- وقال بعضهم :إن الاستغناءَ عن الطعام والشراب من صفات الله تعالى ، فهو الصَّمَد ، فالصائم يشابه الحق

سبحانه في شيءٍ من هذه الصفة ، 
وإن كانت صفاتُ الله لا يشبهها شيءٌ من صفات المخلوقين ، فلما تقرَّب الصائمُ إليه سبحانه بما يوافق صفاتِه أضافه

إليه . 
قال الشيخ عبد الرؤوف المناوي : (( واعلم أن الصوم من أخص أوصاف الربوبية ، إذْ لا يتصف به على الكمال إلا
الله ، فإنه يُطْعِم ولا يُطْعَم ، فإضافته إلى نفسه بقوله )وأنا أجزي به( لكونه لا يتَّصف به أحدٌ على الحقيقة إلا هو ،
لأنه الغني عن الأكل أبد الآبدين ومَنْ سواه لا بدَّ له منه ، حتى الملائكة فإن طعامَهم التسبيحُ والأذكارُ ، وشرابَهم

المحبةُ الخالصةُ والمعارفُ والعلومُ الصافيةُ من الأكدار ، ومَنْ عداهم طعامُهم وشرابُهم ما يليق بهم في دار الدنيا وكل
دار ، وقد دعا الباري إلى الاتصاف بأوصافه ، وتعبَّدهم بها بقدر الطاقة ، والصومُ من أخصها وأصعبِ الأشياء على
النفوس ؛ لكونه خلافَ ما جُبِلوا عليه، لِما أنَّ وجودَهم لا يقوم إلا بمادةٍ ، بخلاف الصوم ، فلهذا اختلف عن كل

شيء)). 
6- وقال بعضهم: المعنى أن الصوم خالصٌ لله ، وليس للعبد فيه حظٌّ ،بخلاف غوهذا التوجيه من جنس التوجيه

الأول . 
7-  وقال بعضهم : معناه أن الصوم لي لا لك ، أي أنا الذي ينبغي لي أن لا أَطْعَمَ ولا أشربَ ، وإذا كان كذلك وكان

دخولك فيه لأني شرعتُه لك فأنا أجزي به . 



كأنه يقول : أنا جزاؤه ؛ لأن صفة التنـزُّه عن الطعام والشراب والشهوة تطلبني وقد تلبستَ بها ، وليست لك ، لكنك
اتصفتَ بها حال صومك فهي تدخلك عليَّ ، فإن الصبر حبس النفس ، وقد حبستَها بأمري عما تقتضيه حقيقتُها من

الطعام والشراب والشهوة طاعةً . وهذا التوجيه قريب من التوجيه الخامس .
8-  وقال بعضهم: سبب إضافة الصوم بالذات إلى الله سبحانه وتعالى : أنه لم يُعبَد أحدٌ غيرُ الله تعالى بالصوم ، فلم
يُعظِّم الكفارُ في عصرٍ من العصور معبوداً لهم بالصيام ، و إن كانوا يعظِّمونه بصورة الصلاة والسجود والصدقة والذكر

وغير ذلك . 
9- أما ألطف ما قيل في معنى هذا الحديث القدسي الكريم :فهو ما رواه أيوب بن حسان الواسطي ، أنه سمع رجلاً

يسأل الإمامَ الجليلَ سفيانَ بنَ عُيَيْنة رحمه الله عن هذا الحديث ، فقال رحمه الله : 
 ))هذا من أجود الأحاديث وأحكمها ، إذا كان يوم القيامة يُحاسِبُ اللهُ عزَّ و جل عبدَه ، ويُؤَدِّي ما عليه من المظالم

من سائر عمله ، حتى لا يبقى إلا الصومُ ، فيتحمَّل اللهُ ما بقي عليه من المظالم ، ويدخله بالصوم الجنة((  .
أي أن الحق سبحانه لا يجعل للعباد حقاً في الحسنات التي اكتسبها العبدُ بالصيام ، وذلك يوم القصاص بين يديه ،

حين يُؤخَذ من حسنات الظالم و يُعطَى المظلوم ، ويُؤخَذ من سيئات المظلوم ويُحمَل على الظالم .
 يَرْوِيهِ عَنْ رَبِّكُمْ ، قَالَ
ويؤيد ذلك : ما جاء في رواية مُحَمَّدِ بْنُ زِيَادٍ ، قَالَ : سَمِعْتُ أَبَا هُرَيْرَةَ رضي الله عنه عَنْ النَّبِيِّ  

:
))لِكُلِّ عَمَلٍ كَفَّارَةٌ ، وَالصَّوْمُ لِي وَأَنَا أَجْزِي بِهِ((الحديث .

وفي لفظ : ))يَقُولُ رَبُّكُمْ تَبَارَكَ وَتَعَالَى : كُلُّ الْعَمَلِ كَفَّارَةٌ إِلا الصَّوْمَ ، هُوَ لِي وَأَنَا أَجْزِي بِهِ((.
وإذا كانت بعض الأحاديث قد ذكرت أن الصيام يكفِّـر بعضَ المعاصي ، فقد جمع الحافظ ابنُ حجر بينها وبين هذا

الحديث باحتمال أن يكون المراد بقوله :
))كُلُّ الْعَمَلِ كَفَّارَةٌ إِلا الصَّوْمَ(( أن الصومَ كفارة وزيادة ثواب على الكفارة .

فما أعظمَ فضلَ الله تعالى ! وما أجزلَ ثوابَه للصائمين ! .
10- وقال بعضهم :معناه والله أعلم : أن الصومَ لا يظهرُ من ابن آدم في قولٍ ولا عملٍ ، وإنما هو نيةٌ ينطوي عليها

صاحبُها ، ولا يعلمُها إلا اللهُ ، وليست مما تظهرُ فتكتبُها الحَفَظَةُ ، 
كما تكتبُ الذكرَ والصلاةَ والصدقةَ وسائرَ الأعمال ، لأنَّ الصومَ في الشريعة ليس بالإمساك عن الطعام والشراب ، 
لأنَّ كلَّ مُمسكٍ عن الطعام والشراب إذا لم يَنْـوِ بذلك وجهَ الله ، ولم يُرِدْ أداءَ فرضه أو التطوعَ لله به ، فليس بصائمٍ

في الشريعة ، 
فلهذا ما قلنا : إنه لا تطَّلِعُ عليه الحفَظَةُ ولا تكتبُـه ، ولكنَّ اللهَ يعلمُه ويجازي به على ما شاء من التضعيف  .

قال الحكيم الترمذي: (( إنما صار - يعني الصوم - مختصاً من بين الأعمال بأن نسبه إلى نفسه الكريمة ، وإن
كانت الأعمالُ كلُّها لله تعالى ؛ لأنَّ الصومَ ليس بعمل الأركان ، 

ويقع سراً فيما بينه وبين ربه سبحانه وتعالى ، والحفَظَةُ لا تعلمُ ذلك ، ولا تطَّلِعُ عليه ، وخفي عليه جزاؤه ومقدارُ ثوابه

، فولي الله تعالى ذلك لعبده ؛ لأنه كلما تردَّدَتْ شهوةٌ تجدَّدَتْ للعبد عَزْمةٌ على الثبات ، فله بكل عَزْمَةٍ ثوابٌ جديد
)) .

وقال أيضا : (( فإذا صام رمضان إيماناً بما كتبه الله عليه ، وبأنه يطلع عليه في عَزْمِه وردِّ شهواته في ساعات يومه ، 
فذاك كلُّه إيمانٌ يتجدَّد عليه في كلِّ ساعةٍ ، وهو سرٌّ بينه وبين ربه ، لا يطلعُ عليه ملَكٌ مُقَرَّبٌ ، ولا نـبيٌّ مُرْسَل ،

ولذلك قال : الصوم لي وأنا أجزي به . (( 
وقد ذكر ابنُ حجر أنَّ أقربَ التوجيهات إلى الصواب : الأولُ و الثاني ، ويقربُ منهما الثامنُ والتاسع . 

قلت : لكلِّ توجيهٍ مما سبق وجهٌ مقبولٌ بفضل الله ، وعطاءُ الله أوسعُ وأعظمُ من كل تصور ، وإن كان ما قدموه من
الأقوال أقوى من غيره .

ثم أختم هذه التوجيهات بما قاله بعض العلماء : معنى الحديث : 
أن الحق سبحانه هو الذي يتولى مكافأة الصائم على صيامه ، وهذا دليل على عِظَم فضل الصوم وكثرة ثوابه؛ لأن

الكريم إذا أخبر بأنه يتولى بنفسه الجزاء اقتضى ذلك عِظَم قدر الجزاء وسعة العطاء. 



قال القاضي عياض : ثوابُ الصوم لا يُقْدَر قدرُه ، ولا يَقْدِر على إحصائه إلا اللهُ ، فلذلك يتولى جزاءَه بنفسه ، ولا
يَكِلُـه إلى ملائكته .

والموجبُ لاختصاص الصوم بهذا الفضل أمران :
أحدهما : أن جميع العبادة مما يطلع عليه العباد ، والصوم سرٌّ بين الصائم وبين الله تعالى ، يفعله العبدُ خالصاً لوجه

الله ، ويعاملُـه به طالباً لرضاه . 
الثاني : أن جميع الحسنات راجعةٌ إلى صرف المال أو استعمال البدن فيما فيه رضاه ، والصومُ يتضمن كسرَ النفس
وتعريضَ البدن للنقص والتحول ، مع ما فيه من الصبر على مَضَض الجوع و العطش ، فهو يمنع من ملاذِّ النفس و

شهواتها ما لا تمنع منه سائر العبادات . 
وقد اتفق العلماء على أن الصوم المراد في الحديث هو ما سلم من المعاصي قولاً وفعلاً ، ووقع خالصاً سالماً من

الرياء والشوائب . 
2 – هل هذا الحديث قدسي أو نبوي ، وما الفرق بينهما ؟ 

هذا الحديث الجليل بعضه قدسي وبعضه نبوي ، فالقدسي منه قوله :
 ))قَالَ اللهُ : كُلُّ عَمَلِ ابنِ آدَمَ لَهُ إلا الصِّيَامَ ، فَإِنَّهُ لِي ، وَأَنَا أَجْزِي بِه. ((

وباقي الحديث نبوي . والحديث قد يكون قدسيا خالصا ، وقد يكون نبويا خالصاً ، وقد يكون بعضه نبويا وبعضه
قدسيا .

والحديث القُدُسي في اللغة : منسوب إلى القُدُس ، وهو اسم ومصدر بمعنى الطُّهْر، ومن أسماء الله (القُدُّوس . (
وفي الاصطلاح : هو الحديث الذي يرويه أوثقُ الكائنات وأكملُ المخلوقات محمد r عن ربه تبارك وتعالى ، غير

القرآن الكريم ، سواء رواه عن ربه مباشرة ، أو عن جبريل عليه السلام ، عن رب العزة والجلال . 
وتسميته حديثاً لكونه من إخبار الرسول   ، ولهذا فهو داخل ضمن الحديث النبوي من هذه الناحية . 

وسُمِّي قُدُسِيّاً لكونه مسنَداً إلى الرب تبارك وتعالى وتقدس . 
وفرَّق العلماء بين الحديث القدسي والحديث النبوي بعدة أمور : 

- 1 الحديث القدسي لا يكون إلا بوحي ، جليّاً كان (بواسطة جبريل) أو غير جلي (إلهاماً أو مناماً) ، 
 ، مع العلم بأن هذا الاجتهاد

أما الحديث النبوي فمنه ما كان وحياً ، ومنه ما كان اجتهاداً واستنباطاً من رسول الله  
في معنى الوحي ؛ 

إذ لو كان اجتهاداً غير موافق لمراد الله عز وجل ما أقرَّه الله عليه ، ولا سكت عنه أبداً ، بل كان يصحح له ويُصوِّبه . 
 ينطق به مباشرة من غير أن

 إلى الله تعالى ، بخلاف الحديث النبوي فإنه  
- 2 الحديث القدسي يضيفه النبيُّ  

يضيفَه إلى أحد . 
- 3 غالباً ما تتعلق الأحاديث القُدُسية بتنـزيه ذات الحق سبحانه وتعالى ، وبيان صفات جلاله وكماله وعظمته

وقدرته ، والتنبيه على عدله ورحمته ،
والحديث عن سعة عطائه وعفوه ومغفرته لعباده ، ونحو ذلك من أسباب ترقيق القلوب وتهذيب الضمائر والنفوس ،

والحث على فعل الطاعات والخيرات وترك المعاصي والمنكرات

هذا والله أعلم

كاتب المقالة : الشيخ / محمد فرج الأصفر 
تاريخ النشر : 22/06/2015 

من موقع : موقع الشيخ الدكتور/ محمد فرج الأصفر 
www.mohammdfarag.com : رابط الموقع


