
سيد الإستغفار في شرع العزيز الغفار

عن شداد بن أوس ‏‏رضي الله عنه ‏عن النبي ‏  ‏‏سيد ‏‏الاستغفار أن تقول قال رسول
" : سيِّدُ الاسْتِغْفار أَنْ يقُول الْعبْدُ : اللَّهُمَّ أَنْتَ رَبِّي ، لا إِلَه إِلاَّ أَنْتَ خَلَقْتَني الله 
وأَنَا عَبْدُكَ ، وأَنَا على عهْدِكَ ووعْدِكَ ما اسْتَطَعْتُ ، أَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرِّ ما صنَعْتُ ،
أَبوءُ لَكَ بِنِعْمتِكَ علَيَ ، وأَبُوءُ بذَنْبي فَاغْفِرْ لي ، فَإِنَّهُ لا يغْفِرُ الذُّنُوبِ إِلاَّ أَنْتَ " ،

قال : "منْ قَالَهَا مِنَ النَّهَارِ مُوقِناً بِهَا ، فَمـاتَ مِنْ يوْمِهِ قَبْل أَنْ يُمْسِيَ ، فَهُو مِنْ أَهْلِ
الجنَّةِ ، ومَنْ قَالَهَا مِنَ اللَّيْلِ وهُو مُوقِنٌ بها فَمَاتَ قَبل أَنْ يُصْبِح ، فهُو مِنْ أَهْلِ الجنَّةِ "

رواه البخاري. 
ويجب أن نبحث عمن سماه سيد الاستغفار وذلك تحرزا من الوقوع في البدع ,

فالشيطان أحرص ما يكون على إضلال الناس .
ومعنى سيد الاستغفار أي أنه يسود ويتقدم كل صيغ الاستغفار الأخرى في الفضيلة

والرتبة , وهذا مقرر من كلام من لا ينطق عن الهوى . 
والمتأمل فيه يجد أن هذا الدعاء قد أشتمل على التوبة والتذلل والإنابة لله سبحانه

وتعالى : 
‏قوله ) سيد الاستغفار‏ ( 

‏قال الطيبي : لما كان هذا الدعاء جامعا لمعاني التوبة كلها استعير له اسم السيد ,
وهو في الأصل الرئيس الذي يقصد في الحوائج , ويرجع إليه في الأمور‏ . 

‏قوله ) أن يقول ‏ (
‏أي العبد , وثبت في رواية أحمد والنسائي " إن سيد الاستغفار أن يقول العبد" 
وللترمذي من رواية عثمان بن ربيعة عن شداد " ألا أدلك على سيد الاستغفار" 

وفي حديث جابر عند النسائي " تعلموا سيد الاستغفار‏ . " 
‏قوله ) لا إله إلا أنت خلقتني ‏ (

‏كذا في نسخة معتمدة بتكرير أنت , وسقطت الثانية من معظم الروايات , ووقع عند
الطبراني من حديث أبي أمامة "من قال حين يصبح : اللهم لك الحمد لا إله إلا

أنت" والباقي نحو حديث شداد وزاد فيه "آمنت لك مخلصا لك ديني‏ . "
‏قوله ) وأنا عبدك ‏ (

‏قال الطيبي : يجوز أن تكون مؤكدة , ويجوز أن تكون مقدرة , أي أنا عابد لك ,
" وأنا على عهدك"‏ .  ويؤيده عطف قوله 

‏قوله  : ) وأنا على عهدك (‏ 
‏سقطت الواو في رواية النسائي , قال الخطابي : يريد أنا على ما عهدتك عليه

وواعدتك من الإيمان بك وإخلاص الطاعة لك ما استطعت من ذلك . ويحتمل أن
يريد أنا مقيم على ما عهدت إلي من أمرك ومتمسك به ومنتجز وعدك في المثوبة
والأجر . واشتراط الاستطاعة في ذلك معناه الاعتراف بالعجز والقصور عن كنه



الواجب من حقه تعالى . وقال ابن بطال : قوله  " وأنا على عهدك ووعدك" 
يريد العهد الذي أخذه الله على عباده حيث أخرجهم أمثال الذر وأشهدهم على

أنفسهم ألست بربكم فأقروا له بالربوبية وأذعنوا له بالوحدانية . وبالوعد ما قال على
لسان نبيه  " : إن من مات لا يشرك بالله شيئا وأدى ما افترض عليه أن يدخله

الجنة . " 
قلت : وقوله وأدى ما افترض عليه زيادة ليست بشرط في هذا المقام لأنه جعل
المراد بالعهد الميثاق المأخوذ في عالم الذر وهو التوحيد خاصة , فالوعد هو

إدخال من مات على ذلك الجنة‏ . 
قال وفي قوله  " ما استطعت "‏ 

‏إعلام لأمته أن أحدا لا يقدر على الإتيان بجميع ما يجب عليه لله . ولا الوفاء
بكمال الطاعات والشكر على النعم , فرفق الله بعباده فلم يكلفهم من ذلك إلا

وسعهم . وقال الطيبي : يحتمل أن يراد بالعهد والوعد ما في الآية المذكورة , كذا
قال : والتفريق بين العهد والوعد أوضح . ‏

‏قوله  ) أبوء لك بنعمتك علي ‏ (
‏سقط لفظ لك من رواية النسائي , وأبوء بالموحدة والهمز ممدود معناه أعترف .

ووقع في رواية عثمان بن ربيعة عن شداد " وأعترف بذنوبي " وأصله البواء ومعناه
اللزوم , ومنه بوأه الله منزلا إذا أسكنه فكأنه ألزمه به . ‏

‏قوله  ) وأبوء لك بذنبي (‏ 
‏أي أعترف أيضا , وقيل معناه أحمله برغمي لا أستطيع صرفه عني . وقال الطيبي :

اعترف أولا بأنه أنعم عليه , ولم يقيده لأنه يشمل أنواع الإنعام , ثم اعترف
بالتقصير وأنه لم يقم بأداء شكرها , ثم بالغ فعده ذنبا مبالغة في التقصير وهضم

النفس . قلت : ويحتمل أن يكون قوله  " أبوء لك بذنبي " أعترف بوقوع الذنب
مطلقا ليصح الاستغفار منه , لا أنه عد ما قصر فيه من أداء شكر النعم ذنبا. ‏

‏قوله  : ) فاغفر لي إنه لا يغفر الذنوب إلا أنت (‏ 
‏يؤخذ منه أن من اعترف بذنبه غفر له , وقد وقع صريحا في حديث الإفك الطويل

وفيه " العبد إذا اعترف بذنبه وتاب تاب الله عليه‏ . " 
‏قوله  : ) من قالها موقنا بها  (

‏أي مخلصا من قلبه مصدقا بثوابها , وقال الداودي يحتمل أن يكون هذا من قوله
إن الحسنات يذهبن السيئات ومثل قول النبي صلى الله عليه وسلم في الوضوء

وغيره ; لأنه بشر بالثواب ثم بشر بأفضل منه فثبت الأول وما زيد عليه , وليس يبشر
بالشيء ثم يبشر بأقل منه مع ارتفاع الأول , ويحتمل أن يكون ذلك ناسخا وأن

يكون هذا فيمن قالها ومات قبل أن يفعل ما يغفر له به ذنوبه , أو يكون ما فعله من
الوضوء وغيره لم ينتقل منه بوجه ما , والله سبحانه وتعالى يفعل ما يشاء . كذا

حكاه ابن التين عنه , وبعضه يحتاج إلى تأمل . ‏



‏قوله  : ) ومن قالها من النهار ‏ (
‏في رواية النسائي " فإن قالها حين يصبح " وفي رواية عثمان بن ربيعة " لا يقولها
أحدكم حين يمسي فيأتي عليه قدر قبل أن يصبح , أو حين يصبح فيأتي عليه قدر

قبل أن يمسي‏ . " 
‏قوله  : ) فهو من أهل الجنة (

‏في رواية النسائي " دخل الجنة " وفي رواية عثمان بن ربيعة " إلا وجبت له الجنة
" قال ابن أبي جمرة : جمع  في هذا الحديث من بديع المعاني وحسن الألفاظ ما

يحق له أنه يسمى سيد الاستغفار , ففيه الإقرار لله وحده بالإلهية والعبودية ,
والاعتراف بأنه الخالق , والإقرار بالعهد الذي أخذه عليه , والرجاء بما وعده به ,

والاستعاذة من شر ما جنى العبد على نفسه , وإضافة النعماء إلى موجدها , وإضافة
الذنب إلى نفسه , ورغبته في المغفرة , واعترافه بأنه لا يقدر أحد على ذلك إلا هو
, وفي كل ذلك الإشارة إلى الجمع بين الشريعة والحقيقة , فإن تكاليف الشريعة لا

تحصل إلا إذا كان في ذلك عون من الله تعالى . وهذا القدر الذي يكنى عنه
بالحقيقة . فلو اتفق أن العبد خالف حتى يجري عليه ما قدر عليه وقامت الحجة
عليه ببيان المخالفة لم يبق إلا أحد أمرين : إما العقوبة بمقتضى العدل أو العفو

بمقتضى الفضل , انتهى ملخصا . أيضا : من شروط الاستغفار صحة النية ,
والتوجه والأدب , فلو أن أحدا حصل الشروط واستغفر بغير هذا اللفظ الوارد

واستغفر آخر بهذا اللفظ الوارد لكن أخل بالشروط هل يستويان ؟ فالجواب أن
الذي يظهر أن اللفظ المذكور إنما يكون سيد الاستغفار إذا جمع الشروط المذكورة

, والله أعلم .
قال شيخ الإسلام - رحمه الله تعالى - : في قوله عليه السلام : " سيد الاستغفار

أن يقول العبد : اللهم أنت ربي لا إله إلا أنت" . قد اشتمل هذا الحديث من
المعارف الجليلة ما استحق لأجلها أن يكون سيّد الاستغفار ، فإنه صدره باعتراف
العبد بربوبية الله ، ثم ثناها بتوحيد الإلهية بقوله : (( لا إله إلا أنت )). ثم ذكر

اعترافه بأن الله هو الذي خلقه وأوجده ولم يكن شيئا ، فهو حقيق بأن يتولى تمام
الإحسان إليه بمغفرة ذنوبه ، كما ابتدأ الإحسان إليه بخلقه .

ثم قال :  "وأنا عبدك " اعترف له بالعبودية.
فإن الله تعالى خلق ابن آدم لنفسه ولعبادته ، كما جاء في بعض الآثار : )يَقُوْلُ الْلَّهُ
تَعَالَىْ : ابْنِ آَدَمَ ! خَلَقْتُكَ لِنَفْسِيْ ، وَخَلَقْتَ كُلِّ شَيْءٍ لِلأَجْلِكِ ، فَبِحَقِّي عَلَيْكَ لَلا
تَشْتَغِلَ بِمَا خَلَقْتُهُ لَكَ عَمَّا خَلَقْتُكَ لَهُ(. وفي أثر آخر : )ابْنِ آَدَمَ ! خَلَقْتُكَ لِعِبَادَتِيْ

فَلَلا تَلْعَبُ ، وَتَكَفَّلْتَ لَكِ بِرِزْقِكَ فَلَلا تُتْعِبُ. ابْنِ آَدَمَ ! اطْلُبْنِي تَجِدْنِيْ ، فَإِنَّ
وَجَدْتَنِيْ وَجَدْتَ كُلَّ شَيْءٍ ، وَإِنْ فُتَّكَ فَاتَكَ كُلِّ شَيْءٍ ، وَأَنَا أُحِبُّ إِلَيْكَ مِنْ كُلِّ
شَيْءٍ(. فالعبد إذا خرج عما خلقه الله له من طاعته ومعرفته ومحبته والإنابة إليه



والتوكل عليه ، فقد أبق من سيده ، فإذا تاب إليه ورجع إليه فقد راجع ما يحبه الله
منه ، فيفرح الله بهذه المراجعة. ولهذا قال  يخبر عن الله : )لِلَّهِ أَشَدُّ فَرَحا بِتَوْبَةِ
عَبْدِهِ مِنْ وَاجِدٍ رَاحِلَتِهِ عَلَيْهَا طَعَامُهُ وَشَرَابُهُ بَعْدَ يَأْسُهُ مِنْهَا فِيْ الْلأَرْضِ الْمُهْلِكَةُ ،
وَهُوَ سُبْحَانَهُ هُوَ الَّذِيْ وَفَّقَهُ لَهَا ، وَهُوَ الَّذِيْ رَدَّهَا إِلَيْهِ(. وهذا غاية ما يكون من

الفضل والإحسان ، وحقيق بمن هذا شأنه أن لا يكون شيء أحب إلى العبد منه. 
ثم قال  :" وأنا على عهدك ووعدك ما استطعت" فالله سبحانه وتعالى عهد إلى

عباده عهدا أمرهم فيه ونهاهم ، ووعدهم على وفائهم بعهده أن يثيبهم بأعلى
المثوبات ، فالعبد يسير بين قيامه بعهد الله إليه وتصديقه بوعده. أي أنا مقيم على

عهدك مصدق بوعدك. وهذا المعنى قد ذكره النبي صلى الله عليه وسلم ، كقوله 
: (من صام رمضان إيمانا واحتسابا غفر له ما تقدم من ذنبه). والفعل إيمانا هو

العهد الذي عهده إلى عباده ، والاحتساب هو رجاؤه ثواب الله له على ذلك ، وهذا
لا يليق إلا مع التصديق بوعده. وقوله (إيمانا واحتسابا) منصوب على المفعول له
، إنما يحمله على ذلك إيمانه بأن الله شرع ذلك وأوجبه ورضيه وأمر به ، واحتسابه

ثوابه عند الله ، أي يفعله خالصا يرجو ثوابه. 
وقوله : " ما استطعت"  أي إنما أقوم بذلك بحسب استطاعتي ، لا بحسب ما ينبغي
لك وتستحقه علي. وفيه دليل على إثبات قوة العبد واستطاعته ، وأنه غير مجبور

على ذلك ، بل له استطاعة هي مناط الأمر والنهي والثواب والعقاب. ففيه رد على
القدرية المجبرة الذين يقولون : إن العبد لا قدرة له ولا استطاعة ، ولا فعل له البتة

، وإنما يعاقبه الله على فعله هو ، لا على فعل العبد. وفيه رد على طوائف
المجوسية وغيرهم. 

ثم قال  :" أعوذ بك من شر ما صنعت"  فاستعاذته بالله الالتجاء إليه والتحصن به
والهروب إليه من المستعاذ منه ، كما يتحصن الهارب من العدو بالحصن الذي

ينجيه منه. وفيه إثبات فعل العبد وكسبه ، وأن الشر مضاف إلى فعله هو ، لا إلى
) :أعوذ بك من شر ما صنعت). فالشر إنما هو من العبد ، وأما الرب ربه ، فقال 
فله الأسماء الحسنى ، وكل أوصافه صفات كمال ، وكل أفعاله حكمة ومصلحة.

ويؤيد هذا قوله عليه السلام : (والشر ليس إليك) في الحديث الذي رواه مسلم في
دعاء الاستفتاح. 

ثم قال : " أبوء لك بنعمتك علي" أي أعترف بأمر كذا ، أي أقر به ، أي فأنا
معترف لك بإنعامك علي ، وإني أنا المذنب ، فمنك الإحسان ومني الإساءة. فأنا
أحمدك على نعمتك ، وأنت أهل لأن تحمد وأستغفرك لذنوبي. ولذا قال بعض

العارفين : ينبغي للعبد أن تكون أنفاسه كلها نفسين : نفسا يحمد فيه ربه ، ونفسا
يستغفره من ذنبه. ومن هذا حكاية الحسن مع الشاب الذي كان يجلس في

المسجد وحده ولا يجلس إليه ، فمر به يوما فقال : ما بالك لا تجالسنا ؟ فقال :



إني أصبح بين نعمة من الله تستوجب علي حمدا ، وبين ذنب مني يستوجب
استغفارا ، فأنا مشغول بحمده واستغفاره عن مجالستك. فقال : أنت أفقه عندي من
الحسن. ومتى شهد العبد هذين الأمرين استقامت له العبودية ، وترقى في درجات
المعرفة والإيمان ، وتصاغرت إليه نفسه ، وتواضع لربه ، وهذا هو كمال العبودية ،

وبه يبرأ من العجب والكبر وزينة العمل.
والله الموفق الهادي ، والحمد لله وحده ، وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله
وصحبه وسلم ، ورضي الله عن أصحاب رسول الله أجمعين ، وحسبنا الله ونعم

الوكيل.

كاتب المقالة : الشيخ / محمد فرج الأصفر 
تاريخ النشر : 22/10/2010 

من موقع : موقع الشيخ الدكتور/ محمد فرج الأصفر 
www.mohammdfarag.com : رابط الموقع


